
 

 

 

KOMUNITA  

Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat 

https://journal.pelitanusa.or.id/index.php/komunita 

DOI: 10.60004/komunita.v4i4.332 

 

 

 
Vol. 4, No. 4 November, 2025 

e-ISSN: 2829-1972 

pp. 923-933  

 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |923 
  

Diseminasi Filsafat Pendidikan Islam Berdasarkan Pengalaman 

Praktis di Indonesia pada Forum Internasional di KIDU 

Malaysia 

 
 

1Fahri Hidayat, 2Haniza Binti Khairuddin, 3Sumarto, 4Syafryadin, 5Slamet Yahya,  
6Risa Pratiwi 

1,5,6 Universitas Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri, Indonesia. 
2 Kolej Islam Darul Ulum, Malaysia. 

3 Institut Agama Islam Negeri Curup, Indonesia. 
4 Universitas Bengkulu, Indonesia. 

 

fahrihidayat@uinsaizu.ac.id  

Article Info Abstract  

Article History  

Received: 1th October 2025 

Revised: 19th October 2025 

Published: 10th November 

2025 

This international community service program aims to disseminate Indonesia’s 

practical experiences in developing the philosophy of Islamic education and 

curriculum integration to the partner institution, Kolej Islam Darul Ulum 

(KIDU), Malaysia. The main focus of this activity is to provide conceptual and 

practical contributions to the formulation of an integrated curriculum that 

connects Qur’anic sciences with modern disciplines. The program employed 

a collaborative–participatory model through academic lectures, dialogic 

forums, and institutional experience exchange. The activity began with the 

signing of a Memorandum of Understanding (MoU) between the Postgraduate 

Program of UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri (UIN SAIZU) and KIDU, 

establishing a formal basis for strengthening the 

university’s tridharma collaboration. The results show a significant 

improvement in participants’ understanding of the integrative paradigm of 

Islamic education and a strengthened academic network between the two 

institutions. The collaboration also produced a shared understanding 

regarding the development of a Qur’anic science–based curriculum (Juz 30) 

that aligns with the needs of Islamic higher education in Malaysia. The 

program’s impact includes expanded research collaboration opportunities and 

the potential adoption of the integrative education model across Southeast 

Asia. In conclusion, this dissemination activity contributes to institutional 

capacity building, curriculum innovation in modern Islamic education, and the 

creation of transnational academic networks. 

Keywords: 

Philosophical framework, 

Islamic education, Darul 

Ulum Islamic College, 

Malaysia. 

 

  

Informasi Artikel Abstrak  

Sejarah Artikel 

Diterima: 1 Oktober 2025 

Direvisi: 19 Oktober 2025 

Dipublikasi: 10 November 

2025 

Kegiatan Pengabdian kepada Masyarakat (PkM) internasional ini bertujuan 

untuk mendiseminasikan pengalaman praktis Indonesia dalam pengembangan 

filsafat pendidikan Islam dan integrasi kurikulum kepada lembaga mitra Kolej 

Islam Darul Ulum (KIDU) Malaysia. Fokus utama kegiatan adalah 

memberikan kontribusi konseptual dan aplikatif bagi penyusunan kurikulum 

bersepadu yang mengintegrasikan sains Al-Qur’an dengan disiplin ilmu 

modern. Metode pelaksanaan menggunakan model kolaboratif-

partisipatif melalui ceramah akademik, forum dialogis, dan pertukaran 

pengalaman kelembagaan. Kegiatan diawali dengan 

penandatanganan Memorandum of Understanding (MoU) antara Pascasarjana 

Kata kunci 

Kerangka filosofis, 

pendidikan Islam, kolej 

islam darul ulum malaysia. 

 

mailto:email-penulis-korespondensi@gmail.com


 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |924 
 

UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri (UIN SAIZU) dan KIDU sebagai dasar 

penguatan tridharma perguruan tinggi. Hasil kegiatan menunjukkan adanya 

peningkatan pemahaman peserta terhadap paradigma integratif pendidikan 

Islam dan penguatan jejaring akademik antara kedua lembaga. Selain itu, 

kolaborasi ini menghasilkan kesepahaman tentang pengembangan kurikulum 

berbasis tafsir sains juz 30 yang kontekstual dengan kebutuhan pendidikan 

tinggi Islam di Malaysia. Dampak kegiatan terlihat pada perluasan kerja sama 

riset dan peluang penerapan model integratif dalam konteks Asia Tenggara. 

Dengan demikian, program ini berkontribusi terhadap penguatan kapasitas 

kelembagaan, inovasi kurikulum Islam modern, dan penciptaan jejaring 

keilmuan lintas negara. 

PENDAHULUAN  

Malaysia merupakan salah satu negara dengan populasi muslim terbesar di Asia 

Tenggara setelah Indonesia. Negara mayoritas muslim dengan sekitar 60% penduduk 

Malaysia beragama Islam(Tumin et al., 2022), dan Negeri Kedah termasuk kawasan dengan 

persentase tertinggi, yaitu sekitar 77–80% populasi. Kedah dikenal sebagai Serambi Makkah 

di Malaysia karena kuatnya tradisi pendidikan Islam yang tumbuh melalui pondok, madrasah, 

dan kolej Islam. Salah satu institusi penting di wilayah ini adalah Kolej Islam Darul Ulum 

(KIDU), yang selama beberapa dekade menjadi pusat kajian Islam berbasis turats (warisan 

keilmuan klasik). 

Tradisi pendidikan Islam di Kedah berkembang secara historis melalui jaringan ulama 

Patani, pesantren nusantara, dan pengaruh Timur Tengah. Syekh Syafi’uddin al-Abbasi 

merupakan seorang ulama yang menjadi titik awal pembangunan jaringan ulama abad ke-15 

di Patani. Beliau aktif dalam menyebarkan ilmu baik secara lisan maupun tulis, melalui 

pesantren serta jaringan politik (Ali, 2023). Namun, seiring dengan perkembangan global dan 

tuntutan modernisasi, lembaga pendidikan seperti KIDU dihadapkan pada kebutuhan untuk 

memperbarui struktur kurikulumnya agar relevan dengan perkembangan ilmu pengetahuan 

kontemporer. Di tengah dinamika ini, muncul kebutuhan untuk mengintegrasikan kajian 

Islam klasik dengan ilmu sains dan perspektif sosial-politik modern, dan filosofi pendidikan 

yang adaptif terhadap perubahan zaman.  

Integrasi agama dan sains bukanlah konsep baru dalam kajian pendidikan, hubungan 

antara kedunya membutuhkan banyak aspek untuk dipahami(Nur & Zur, 2021). Dalam 

konteks sejarah pendidikan Islam di Nusantara, integrasi agama dan sains sudah diinisiasi 

oleh para ulama dari kalangan kaum muda Minangkabau (Hidayat & Rohman, 2024). 

Permasalahan utama yang dihadapi mitra dalam hal ini adalah fase pengembangan kurikulum 

bersepadu (kurikulum terpadu) yang berupaya mengintegrasikan sains Al-Qur’an dan ilmu 

modern dalam struktur pembelajarannya. KIDU memiliki visi menjadi pusat pendidikan 

tinggi Islam yang tidak hanya menekankan aspek normatif agama, tetapi juga menyediakan 

kerangka ilmu yang relevan dengan kebutuhan profesional dan akademik global. Tantangan 

yang muncul adalah bagaimana mengolah integrasi tersebut secara konseptual dan aplikatif, 

agar tidak terjadi dikotomi antara ilmu agama dan ilmu modern. Prioritas program 

Pengabdian kepada Masyarakat (PkM) ini diarahkan sebagai  sharing (pengkongsian) 

akademik dan perbandingan perspektif dari pengalaman Indonesia, sebagai justifikasi bahwa 

pemilihan prioritas ini menjawab kebutuhan mitra secara langsung dalam pengembangan 

kurikulum dan penguatan wawasan keilmuan. 

Secara teoritis dan praktis, Indonesia memiliki pengalaman panjang dalam model 

integrasi ilmu melalui berbagai pendekatan kelembagaan dan konseptual, seperti paradigma 

Islamisasi ilmu, integrasi-interkoneksi, hingga kurikulum berbasis moderasi dan demokrasi. 

Secara umum, pengalaman empiris integrasi agama dan sains dalam pendidikan Islam di 

Indonesia menampilkan tiga aliran filosofis, yaitu (1) pendidikan berbasis religius-



 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |925 
 

konservatif, (2) pendidikan berbasis religius-rasional, dan (3) pendidikan berbasis pragmatis-

instrumental. Trikotomi ini bukan sekadar klasifikasi epistemologis, tetapi menjadi cerminan 

diversifikasi pendidikan Islam dan strategi integrasi ilmu yang telah diterapkan dalam 

pengalaman praktis di Indonesia. Filsafat pendidikan Islam tetap mempertahankan nilai-nilai 

dasarnya, meskipun lembaga pendidikan Islam masa kini terus berkembang dan mengalami 

berbagai perubahan (Hidayat et al., 2025). Model inilah yang dapat dijadikan basis 

konseptual untuk didiseminasikan kepada mitra sebagai bentuk kolaborasi keilmuan 

internasional. 

Program diseminasi ini bertujuan untuk memberikan wawasan akademik terkait integrasi 

demokrasi, filsafat pendidikan Islam, dan pengembangan kurikulum terpadu yang relevan 

dengan kebutuhan KIDU. Kegiatan ini diharapkan memberikan manfaat berupa: (1) 

perluasan perspektif kurikulum Islam berbasis pengalaman Indonesia, (2) penguatan konsep 

integrasi sains dan agama, dan (3) pembukaan ruang kerja sama riset dan pengembangan 

pendidikan Islam di tingkat Asia Tenggara. Melalui forum akademik internasional ini, 

gagasan demokrasi dan trikotomi filsafat pendidikan Islam pascareformasi Indonesia tidak 

hanya disebarluaskan, tetapi juga dikontekstualisasikan sesuai kebutuhan mitra di Malaysia, 

khususnya dalam pengembangan kurikulum bersepadu di KIDU. 

METODE 

Program Pengabdian kepada Masyarakat (PkM) ini dilaksanakan dalam kegiatan 

kolaborasi internasional sebagai respons terhadap kebutuhan konseptual pengembangan 

kurikulum di Kolej Islam Darul Ulum (KIDU) Malaysia dalam mengembangkan kurikulum 

bersepadu yang mengintegrasikan sains Al-Qur’an dengan filsafat pendidikan Islam modern. 

Solusi utama yang ditawarkan adalah diseminasi keilmuan melalui forum akademik tatap 

muka yang menghadirkan materi tentang demokrasi dan trikotomi filsafat pendidikan Islam 

Indonesia pascareformasi.  

Metode pendekatan yang digunakan bersifat kolaboratif-partisipatif, dengan melibatkan 

pimpinan, dosen, dan mahasiswa sebagai audiens utama. Penyampaian materi dilakukan 

melalui ceramah akademik, dialog interaktif, dan tukar pengalaman (sharing best practices). 

Dengan pendekatan ini, proses transfer pengetahuan tidak berjalan satu arah, melainkan 

membuka ruang refleksi kritis dari pihak mitra untuk mengontekstualisasikan pengalaman 

Indonesia ke dalam kebutuhan lokal mereka. Diskusi juga diarahkan untuk mengeksplorasi 

titik temu antara integrasi demokrasi dalam pendidikan Islam dan pengembangan filsafat 

pendidikan berbasis nilai-nilai wahyu dan rasionalitas ilmiah. 

Prosedur kerja dalam menyelesaikan persoalan mitra dimulai dengan identifikasi 

kebutuhan akademik KIDU terkait pengembangan kurikulum. Tahap ini dilakukan melalui 

komunikasi awal dan pemetaan fokus kelembagaan mitra. Setelah itu, materi disusun 

berdasarkan pengalaman konseptual dan praktik integratif di Indonesia, terutama yang 

berkaitan dengan paradigma bayani, burhani, dan irfani sebagai kerangka trikotomi filsafat 

pendidikan Islam. Pelaksanaan kegiatan dilakukan dalam format seminar dan diskusi 

akademik tatap muka. Prosedur pelaksanaan dilengkapi dengan sesi tanya jawab, eksplorasi 

ide kolaborasi riset, dan refleksi bersama terkait relevansi materi yang disampaikan terhadap 

visi kurikulum KIDU. Tahap akhir dari prosedur kerja berupa kesepakatan tindak lanjut 

untuk menjalin kerja sama lebih luas di bidang riset, kurikulum, dan pengembangan 

akademik kawasan Asia Tenggara. 

Program ini dilaksanakan pada 24 September 2025 secara langsung di Kampus Kolej 

Islam Darul Ulum (KIDU), Negeri Kedah, Malaysia. Jumlah peserta yang hadir dalam 

program ini adalah 27 peserta yang terdiri dari unsur pimpinan, tenaga pengajar, dan 

mahasiswa di KIDU Malaysia. Lokasi ini dipilih karena KIDU merupakan salah satu 

lembaga pendidikan Islam yang sedang berada dalam fase penguatan kurikulum dan reposisi 



 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |926 
 

akademik. Kehadiran kegiatan ini diharapkan memperkaya khazanah keilmuan mitra 

sekaligus memperkuat jejaring kolaboratif antara Indonesia dan Malaysia dalam konteks 

pengembangan pendidikan Islam berwawasan integratif dan demokratis. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Kolej Islam Darul Ulum (KIDU) merupakan salah satu institusi pendidikan Islam 

terkemuka di Negeri Kedah, Malaysia. Lembaga ini berkembang dari tradisi pendidikan 

pondok dan madrasah yang kuat di kawasan utara Semenanjung Malaysia. KIDU berperan 

sebagai pusat pendidikan tinggi Islam yang menggabungkan kajian turats (warisan klasik 

Islam) dengan pendekatan kontemporer dalam kurikulum dan pedagogi. Orientasi 

akademiknya mengarah pada penguatan integrasi ilmu agama dengan kebutuhan profesional 

modern, sejalan dengan visi pendidikan Islam nasional Malaysia. Dalam dua dekade terakhir, 

KIDU juga mulai membuka diri terhadap kerja sama internasional, baik dalam bidang riset, 

kurikulum, maupun mobilitas akademik. 

Secara geografis, KIDU berada di Negara Bagian Kedah Darul Aman, salah satu wilayah 

dengan identitas keislaman paling kuat di Malaysia. Populasi muslim di Kedah mencapai 

lebih dari 77% dari total penduduk, menjadikannya salah satu negeri dengan konsentrasi 

umat Islam tertinggi setelah Kelantan dan Terengganu (Kuroda, 1911). Kedah juga dikenal 

dengan sebutan Serambi Makkah, karena memiliki akar sejarah pendidikan Islam yang 

panjang dan menjadi pusat penyebaran keilmuan Islam tradisional sejak era Kesultanan 

Melayu Patani. Jaringan ulama, pondok, dan tokoh masyarakat menjadi fondasi kuat 

berkembangnya lembaga pendidikan Islam di wilayah ini. Perkembangan pendidikan Islam di 

Kedah menunjukkan bahwa umat Islam membutuhkan pendidikan Islam dan selalu 

menginginkannya (Abd & Ahmad, 2024). 

Tradisi pendidikan Islam di Kedah telah mengalami evolusi dari sistem pondok 

tradisional menuju bentuk perguruan tinggi berbasis kurikulum modern. Transformasi ini 

tidak akan menyimpang dari tujuan awal lembaga pondok dalam hal penyebaran ilmu 

pengetahuan, tetapi akan berdampak besar pada standarisasi dan pengembangan dengan tetap 

melibatkan berbagai aspek agar sejalan dengan perkembangan zaman (Zahirwan et al., 2023). 

Lembaga seperti KIDU menjadi contoh transformasi tersebut dengan mengadopsi sistem 

tahfiz, studi syariah, pendidikan Islam, dan pengajian Qur’ani yang terintegrasi dengan 

keterampilan profesional. Dalam konteks kebijakan nasional, Kedah juga mengikuti arah 

Pelan Pembangunan Pendidikan Malaysia dan Falsafah Pendidikan Kebangsaan, yang 

menekankan keseimbangan antara ilmu agama, sains, serta pembangunan karakter. Hal ini 

memperkuat posisi lembaga-lembaga seperti KIDU sebagai bagian dari ekosistem pendidikan 

tinggi Islam yang strategis di Asia Tenggara. 

Dalam perkembangan terbaru, KIDU sedang mempersiapkan pengembangan kurikulum 

bersepadu yang mengintegrasikan sains Al-Qur’an, filsafat pendidikan Islam, dan pendekatan 

interdisipliner. Upaya ini selaras dengan kebutuhan globalisasi pendidikan dan peningkatan 

daya saing institusi Islam di tingkat regional. Kurikulum terpadu menurut konsep Islam tidak 

hanya memasukkan semua jenis pengetahuan dalam kurikulum utama untuk setiap mata 

pelajaran, tetapi semua jenis pengetahuan dalam teori dan praktis, pengetahuan duniawi atau 

akhirat, yang terhubung dalam bentuk aqidah, syariah,akhlaq untuk iman dan taqwa yang 

lebih kuat terhadap Allah swt (Rashed & Tamuri, 2022). Namun, penguatan kurikulum 

integratif memerlukan referensi dari pengalaman negara lain, terutama Indonesia sebagai 

pusat perkembangan pemikiran pendidikan Islam moderat dan demokratis. Oleh karena itu, 

diseminasi keilmuan internasional yang dilakukan melalui program ini hadir untuk menjawab 

kebutuhan penyelarasan konseptual, sekaligus memperkuat landasan filosofis pengembangan 

pendidikan Islam di KIDU. 



 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |927 
 

Kegiatan di KIDU dilaksanakan pada tanggal 25 September 2025. Adapun jadwal 

kegiatan PkM ini sebagaimana berikut: 

 
Tabel 1. Jadwal Kegiatan PkM di KIDU 

 

No Waktu Kegiatan 

1 08:00-08:30 MYT Persiapan Pelaksanaan PkM 

2 08:00-09:30 MYT 
Sambutan-sambutan dan 

Penandatanganan MoU 

3 09:30-10:00 MYT Penyampaian materi sesi 1 

4 10:00-10:15 MYT Sesi diskusi sesi 1 

5 10:15-10:45 MYT Penyampaian materi sesi 2 

6 10:45-11:00 MYT Sesi diskusi sesi 2 

7 11:00-11:30 MYT Penyampaian materi sesi 3 

8 11:30-11:45 MYT Sesi diskusi sesi 3 

9 11:45-12:00 MYT Penutupan 

Kegiatan internasional ini diawali dengan seremoni resmi penandatanganan 

Memorandum of Understanding (MoU) antara Pascasarjana UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri 

Purwokerto (UIN SAIZU) dan Kolej Islam Darul Ulum (KIDU) Kedah, Malaysia. Pengabdi, 

dalam kapasitas sebagai perwakilan Pascasarjana, membawa dokumen MoU yang telah 

dipersiapkan secara institusional. MoU ini menjadi landasan hukum dan akademik untuk 

menjalin kolaborasi lintas negara dalam kerangka penguatan kerja sama pendidikan Islam di 

kawasan Asia Tenggara. 

 

 
Gambar 1. Penandatanganan MoU antara Universitas dengan KIDU 

 

Substansi MoU memuat kesepakatan untuk mengembangkan tridharma perguruan 

tinggi, yang meliputi pendidikan, penelitian, dan Pengabdian kepada Masyarakat (PkM). 

Dalam konteks ini, kedua institusi berkomitmen untuk membuka ruang bagi pertukaran 

gagasan, workshop, publikasi bersama, riset kolaboratif, kuliah tamu, hingga program PkM 

internasional. Program PkM menjadi salah satu prioritas strategis karena relevan dengan 

kebutuhan pengembangan masyarakat akademik berbasis nilai-nilai Islam dan integrasi ilmu 

di kedua negara. 

Penandatanganan MoU dilakukan secara langsung oleh pimpinan KIDU, yaitu Ustaz 

Zawawi Bin Haji Ali, yang menyambut baik inisiatif kolaborasi ini. Momentum ini tidak 



 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |928 
 

hanya bersifat seremonial, tetapi juga menjadi fondasi awal terbangunnya jejaring akademik 

antara Malaysia dan Indonesia. Dengan demikian, MoU ini menjadi pijakan penting bagi 

keberlanjutan program diseminasi keilmuan, pengembangan kurikulum, serta pemberdayaan 

masyarakat akademik di kedua lembaga secara berkelanjutan. 

Pada sesi pertama, pihak KIDU memaparkan secara terbuka arah kebijakan akademik 

yang tengah dikembangkan melalui kurikulum bersepadu atau kurikulum terpadu. Kurikulum 

ini dirancang untuk mengintegrasikan ilmu-ilmu keislaman dengan pengetahuan modern 

secara sistematis, terutama dalam bingkai tafsir Al-Qur’an. Penyusunan kurikulum tersebut 

melibatkan dosen-dosen internal KIDU dan tim pengembang akademik yang berkomitmen 

menghasilkan model pendidikan Islam yang adaptif, aplikatif, dan kontekstual dengan 

kebutuhan masyarakat Muslim kontemporer. 

Sebagai bagian dari implementasi kurikulum bersepadu tersebut, KIDU telah 

menyusun sebuah buku tafsir sains yang dirancang menjadi pedoman utama pengajaran. 

Buku ini memuat penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan fenomena alam, 

hukum-hukum kauniyah, dan prinsip sains modern. Kehadiran tafsir sains ini menjadi 

pembeda sekaligus kekuatan KIDU dalam mengembangkan tradisi keilmuan Islam yang tidak 

terfragmentasi antara ilmu agama dan sains, tetapi justru terintegrasi dalam satu kerangka 

epistemologis. 

 
Gambar 2. Kegiatan diseminasi keilmuan internasional di Hall KIDU Malaysia 

 

Materi inti dalam buku tersebut berangkat dari kajian Juz 30, yang dianggap kaya 

dengan tema-tema kosmologi, ekologi, dan dinamika kehidupan semesta. Ayat-ayat yang 

membahas bumi, langit, air, tumbuhan, dan keteraturan alam dijadikan basis pedagogis untuk 

mengenalkan hubungan antara wahyu dan realitas empiris. Dengan pendekatan ini, KIDU 

berharap lulusan mereka tidak hanya memahami agama dari sisi normatif-teologis, tetapi juga 

mampu membaca ayat-ayat kauniyah secara kritis dan ilmiah dalam konteks masyarakat 

global. 



 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |929 
 

 
 

Gambar 3. Tim Pengabdian kepada Masyarakat bersama pimpinan KIDU Malaysia 

Sesi kedua yaitu penyampaian materi PkM in, yang merupakan sesi inti, pengabdi 

memulai dengan pemaparan tema pertama, yakni demokrasi dan pendidikan Islam di 

Indonesia pascareformasi. Reformasi 1998 menjadi titik penting dalam perkembangan 

kebebasan beragama, demokratisasi, dan transformasi pendidikan nasional. Sejak reformasi, 

lembaga Pendidikan Islam telah memasuki arena baru di kancah nasional. Peran mereka 

mulai terlihat, baik dalam konteks politik maupun dalam mengisi posisi-posisi penting 

pemerintahan(Sumarna, 2023). Sistem politik yang lebih terbuka memberi ruang bagi 

lembaga pendidikan Islam untuk berkembang, baik secara kelembagaan maupun 

epistemologis. Perubahan kebijakan negara terhadap pendidikan Islam turut membuka jalur 

afirmasi, akreditasi, pendanaan, serta otonomi kelembagaan. 

Pertumbuhan pendidikan Islam semakin terlihat dalam dua dekade terakhir. 

Berdasarkan data Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama tahun 2023, 

terdapat lebih dari 82 ribu madrasah di seluruh Indonesia dengan jumlah peserta didik 

mencapai lebih dari 11 juta orang(Faqih, 2021). Sementara itu, jumlah pesantren juga 

mengalami peningkatan signifikan, mencapai lebih dari 37 ribu lembaga dengan santri lebih 

dari 5 juta jiwa(Santoso, 2017). Perkembangan ini juga dipengaruhi oleh meningkatnya 

kesadaran keagamaan masyarakat kelas menengah, fenomena hijrah, dan tumbuhnya 

komunitas keislaman urban. Hijarah bukan hanya kampanye moral yang memandu perilaku 

berdasarkan semangat dan nilai-nilai Islam, tetapi juga telah menjadi gaya hidup bahkan 

budaya popular dikalangan komunitas Muslim urban. Hijrah sangat digemari oleh muslim 

milenial urban Indonesia karena menawarkan solusi total terhadap krisisk identitas muslim 

yang mereka alami(Farchan, 2021). 

Kehadiran pendidikan Islam di era demokrasi juga memperkuat proses islamisasi 

dalam bingkai kebangsaan. Partisipasi politik umat melalui mekanisme demokrasi, serta 

keterlibatan publik dalam pembentukan kebijakan, turut memberi ruang bagi pendidikan 

Islam sebagai bagian integral dari sistem pendidikan nasional. Dengan demikian, 

pascareformasi menjadi momentum afirmatif bagi penguatan kelembagaan pendidikan Islam 

secara sosial, politik, dan kultural. 

 



 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |930 
 

 
Gambar 4. Pengabdi menyampaikan materi 

Tema kedua menyoroti karakter integratif pendidikan Islam di Indonesia yang 

berusaha menyatukan kurikulum agama dan sains. Integrasi ini tidak muncul secara tunggal, 

melainkan berkembang dari fondasi filosofis yang berbeda sesuai kultur dan latar 

kelembagaan. Model pertama adalah religius-konservatif, yang umumnya berkembang di 

pesantren tradisional atau salafiyah. Model ini dalam filsafat pendidikan Islam, agama 

menjadi dasar utama bagi arah epistemologi dan praktik pendidikan. Karena itu, pendidikan 

tidak hanya dimaknai sebagai proses penyampaian ilmu, tetapi juga sebagai upaya 

memperkuat iman, melestarikan khazanah intelektual Islam, serta menumbuhkan akhlak yang 

mulia(Hidayat et al., 2025). Lembaga pendidikan ini mengandalkan pengajaran kitab kuning 

dan mempertahankan otoritas keilmuan berbasis sanad serta tradisi turats. Hingga saat ini, 

sekitar 48 persen pesantren di Indonesia masih berkarakter salafiyah. 

Model berikutnya adalah religius-rasional, yang banyak ditemukan di sekolah Islam 

terpadu, pesantren modern, dan madrasah yang menggabungkan kurikulum nasional dengan 

penguatan keislaman. Konsep pendidikan yang memadukan nilai religius dan rasional 

menekankan pentingnya penguasaan ilmu agama sekaligus pengembangan kapasitas 

intelektual. Dalam kerangka ini, akal perlu diasah secara optimal agar mampu memperkaya 

keseluruhan proses pembelajaran(Barizi, 2022). Lembaga seperti Pesantren Gontor, 

Madrasah Aliyah Negeri Insan Cendekia, dan sekolah Islam berbasis jaringan JSIT menjadi 

representasi kuat model ini. Pendekatan religius-rasional tidak hanya menyatukan ilmu 

agama dan sains secara struktural, tetapi juga mengembangkan nalar epistemologis yang 

adaptif. Madrasah Insan Cendekia, misalnya, tercatat dalam 100 sekolah terbaik versi 

LTMPT tahun 2023, menunjukkan keberhasilan integrasi kurikulum agama-sains. 

Model ketiga adalah pragmatis-instrumental, yang berkembang dalam lembaga 

pendidikan Islam baru yang responsif terhadap kebutuhan masyarakat urban. Tidak 

menganggap pragmatism-instrumental yang lahir dari kebijakan pemerintah dan tuntutan 

masyarakat sebagai sesuatu yang asing, para pendidik dan pengelola lembaga pendidikan 

Islam dapat meneladani pemikiran Ibnu Khaldun. Mereka memiliki kesempatan untuk 

mengembangkan inovasi pendidikan yang menjawab kebutuhan zaman, namun tetap 

berlandaskan pada epistemologi Islam(Mahmudah et al., 2025). Lembaga seperti TK 

Khalifah, PAUD Islam tematik, dan sekolah Islam kreatif menggabungkan nilai religius 

dengan pendekatan pedagogis kontemporer dan orientasi kewirausahaan. Data Badan Pusat 

Statistik tahun 2021 mencatat bahwa lebih dari 41 persen PAUD dan TK Islam baru di 

wilayah perkotaan mengadopsi pendekatan pembelajaran tematik-integratif yang fleksibel 

dan aplikatif. Walaupun tidak berbasis turats secara kuat, model ini adaptif terhadap dinamika 

sosial dan kebutuhan keluarga Muslim modern.   



 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |931 
 

Tema ketiga berfokus pada karakter religius-nasionalis pendidikan Islam di Indonesia. 

Karakter ini terbentuk dari sejarah panjang interaksi Islam dengan kebangsaan sejak masa 

pergerakan nasional. Kedua karakter tersebut bukanlah hal yang saling bertentangan, justru 

merupakan dua sisi dari tujuan yang sama, yakni keinginan untuk meraih kemerdekaan dari 

penindasan dan membangun bangsa yang berlandaskan nilai-nilai luhur(Hidayat & Febriana, 

2025). Pendidikan Islam tidak mengambil jarak dari negara, tetapi justru menjadi pilar 

pembentukan identitas kebangsaan Indonesia. Nilai-nilai Pancasila, demokrasi, dan Bhinneka 

Tunggal Ika menjadi bingkai etis bagi pengembangan kurikulum keislaman. Hal ini terlihat 

pada penerimaan pendidikan Islam terhadap moderasi beragama, pendidikan 

kewarganegaraan, dan integrasi kurikulum nasional. 

Tokoh-tokoh Islam di Indonesia sejak awal telah mengusung sintesis antara 

nasionalisme dan keagamaan. KH Saifuddin Zuhri menjadi salah satu figur penting yang 

merepresentasikan model pendidikan religius-nasionalis. Sebagai Menteri Agama Republik 

Indonesia (1962–1967) dan tokoh Nahdlatul Ulama, ia memperjuangkan agar pendidikan 

Islam menjadi bagian dari sistem pendidikan nasional tanpa kehilangan identitas 

keagamaannya. Ia juga berperan besar dalam berdirinya madrasah negeri dan berkembangnya 

IAIN/UIN sebagai pusat pendidikan tinggi Islam. Kajian intelektualnya menunjukkan 

integrasi yang harmonis antara nilai-nilai Islam dan nasionalisme, yang memperkuat 

moderasi dan persatuan nasional(Afifah, 2025). 

Warisan pemikiran tersebut berlanjut hingga kebijakan pendidikan Islam kontemporer. 

Kementerian Agama dan Kementerian Pendidikan menguatkan kurikulum moderasi 

beragama, pengembangan pendidikan karakter, dan integrasi ilmu agama-sains melalui 

kurikulum terbaru seperti Kurikulum Merdeka. Pengembangan ini menegaskan bahwa 

pendidikan Islam di Indonesia berdiri di atas fondasi kebangsaan, keterbukaan, dan toleransi 

tanpa kehilangan otentisitas teologisnya. Pendidikan Islam perlu memperkokoh landasan 

filosofisnya dalam merespons dinamika perkembangan global masa kini(Hidayat, 2024). 

Dengan demikian, tiga tema utama yang disampaikan dalam sesi kedua menunjukkan 

bahwa pendidikan Islam di Indonesia berkembang melalui dialektika historis antara 

demokrasi, filsafat pendidikan, dan semangat kebangsaan. Pengalaman ini menjadi dasar 

penting bagi diseminasi keilmuan kepada mitra internasional seperti KIDU. Tidak hanya 

sebagai objek kajian, tetapi sebagai model epistemologis dan praktis yang dapat diinspirasi 

dalam kerja sama akademik lintas negara di Asia Tenggara. 

KESIMPULAN 

Kegiatan Pengabdian kepada Masyarakat (PkM) internasional di KIDU Malaysia 

menunjukkan signifikansi strategis diseminasi keilmuan lintas negara dalam memperkuat 

jejaring akademik dan praksis pendidikan Islam di kawasan Asia Tenggara. Melalui 

penandatanganan Memorandum of Understanding (MoU) antara Pascasarjana UIN SAIZU 

dan KIDU, kegiatan ini tidak hanya menghasilkan legitimasi formal kerja sama tridarma 

perguruan tinggi, tetapi juga menegaskan arah baru kolaborasi akademik berbasis riset, 

pendidikan, dan pemberdayaan masyarakat yang berkelanjutan. 

Dari sisi substansi keilmuan, forum ini menghadirkan kebaruan dalam 

bentuk pertukaran epistemologis antara paradigma pendidikan Islam Indonesia dan Malaysia, 

terutama dalam pengembangan kurikulum integratif yang menghubungkan ilmu agama dan 

sains modern. Paparan pihak KIDU tentang “kurikulum bersepadu” dan “tafsir sains berbasis 

Juz 30” memperlihatkan model praksis baru pendidikan Islam yang mengedepankan sintesis 

antara teks dan konteks, sementara pengalaman Indonesia dalam mengembangkan konsep 

integrasi keilmuan berbasis nilai religius-nasionalis memberikan landasan filosofis yang 

dapat direplikasi di lingkungan akademik Malaysia. 



 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |932 
 

Secara akademik, kegiatan ini memperkenalkan model diseminasi keilmuan dua arah, 

di mana transfer pengetahuan tidak bersifat satu arah dari Indonesia ke Malaysia, melainkan 

berlangsung secara dialogis dan reflektif. Model ini dapat menjadi prototipe baru dalam 

praktik PkM internasional yang berorientasi pada kolaborasi dalam menghasilkan 

pengetahuan  antar bangsa. Dengan demikian, kegiatan ini tidak hanya menghasilkan dampak 

institusional berupa penguatan kerja sama internasional dan perluasan jaringan akademik, 

tetapi juga memperkaya khazanah filsafat pendidikan Islam kontemporer melalui 

formulasi epistemologi kolaboratif Asia Tenggara. 

PENGHARGAAN  

Penulis dapat menuliskan ucapan terimakasih yang ditujukan kepada pimpinan 

Pascasarjana UIN Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri atas kelancaran kegiatan PkM ini. 

Selain itu, terimakasih juga penulis haturkan kepada pimpinan KIDU Malaysia atas 

kolaborasi dalam kegiatan PkM internasional ini. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abd, R., & Ahmad, S. (2024). The Development of Islamic Educational Institutions in Kedah 

, Malaysia. Conference: The Development of Islamic Educational Institutions in Kedah , 

Malaysia. At: Uitm, Arau, October. 

Afifah, F. N. (2025). Reassessing the Intellectual Legacy of Saifuddin Zuhri (1919-1986): 

His Contributions to Nationalism and Islamic Moderation. Of Islamic History and 

Manuscript, 04(02), 137–164. https://doi.org/10.24090/jihm.v4i2.14925 

Ali, S. (2023). Patani and the 15 th Century Malay Ulama Network : A Historical Study of 

the Kitab Tarikh Fathani by Sheikh Faqih Ali al-Fathani. International Journal of 

Science and Society, 5(2), 212–222. 

Barizi, A. (2022). Paradigma Keilmuan dan Filsafat Pendidikan dalam Pemikiran Ibnu Sina. 

Studi Islam Kawasan Melayu, 5(2), 131–142. 

Faqih, A. (2021). Realizing Education’s Promise. 

Farchan, Y. (2021). The Trend of Hijrah : New Constructionof Urban Millennial Muslim 

Identity In Indonesia. The Sociology Of Islam, 2814(2). 

Hidayat, F. (2024). Karakteristik Pendidikan dan Ilmuwan Muslim Periode Keemasan 750-

950 M. IQRO: Journal  Of Islamic Education, 7(1), 113–126. 

Hidayat, F., & Febriana, M. (2025). Integrasi Nilai Religius-Nasionalis KH Saifuddin Zuhri 

dalam Pembelajaran IPAS Kelas VI SD/MI. Pendidikan Mi/Sd, 5(2), 243–258. 

Hidayat, F., Lembaga, D., Islam, P., & Homepage, J. (2025). Trikotomi Filsafat Pendidikan 

Islam di Tengah Dinamika Lembaga Pendidikan Islam Kontemporer. Pemikiran 

Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 1–15. 

Hidayat, F., & Rohman, M. (2024). Modernisasi Pendidikan Islam di Minangkabau : Studi 

Tentag Interaksi dengan Pan-Islamisme (1909-1945). Kajian Kependidikan Islam, 9(2), 

169–186. 



 
 

 

 KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025  |933 
 

Kuroda, K. (1911). The Siamese in Kedah Under Nation-State Making. 

Mahmudah, U., Gontor, U. D., Hayat, M., Yahya, Y. K., Gontor, U. D., Dewey, J., Islam, P., 

& Kontemporer, P. I. (2025). Konsep Pendidikan menurut Ibnu Khaldun dalam 

Kerangka Pargamatis-Instrumentalis. Pendidikan Islam, 17(2), 111–131. 

Nur, I., & Zur, A. (2021). Integration o f Islam a nd Science i n Islamic Education. For 

Integrative Islamic Studies, 7(1), 69–78. 

Rashed, Z. N., & Tamuri, A. H. (2022). Integrated Curriculum Model in Islamic Education 

Curriculum. International Journal of Academic Research in Bussines & Social Science, 

12(7), 205–213. https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v12-i7/14249 

Santoso, B. (2017). Kontribusi Pesantren Agung Mubarok dalam Mengembangkan Semangat 

Kewirausahaan di Kalangan Santri melalui Aktivitas Wirausaha (Studi Kasus di 

Pesantren Agung Mubarok Malang). Ekonomi Syariah, 17(17). 

Sumarna, C. (2023). New Paradigm of Indonesian Islamic Education : Analysis of Changes 

in the Relations of Islamic Education Institutions with Post-Reform Political Power. 

Ternational Journal of Science Review, 5(2), 108–119. 

Tumin, M., Osman, A. F., & Abdullah, N. (2022). Religiosity and Income among Muslims : 

A Baseline-Study from Malaysia. Of Social Science and Humanities, 4(4), 2–7. 

https://doi.org/10.26666/rmp.jssh.2021.4.2 

Zahirwan, M., Bin, H., Ibrahim, N. A., Noh, A. M. M., Rahman, H., Yaacob, M., Yusri, M., 

Salleh, Y., & Hassan, P. (2023). The Pondok Institution in Malaysia and The 

Transformation Towards Sustainability. International Journal of Academic Research in 

Bussines & Social Science, 13(4), 1304–1315. https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v13-

i4/16786 

  


