KOMUNITA

Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat
https://journal.pelitanusa.or.id/index.php/komunita

DOI: 10.60004/komunita.v4i4.332

Vol. 4, No. 4 November, 2025
e-ISSN: 2829-1972
pp. 923-933

Diseminasi Filsafat Pendidikan Islam Berdasarkan Pengalaman

Praktis di Indonesia pada Forum Internasional di KIDU

Malaysia

'Fahri Hidayat, 2Haniza Binti Khairuddin, *Sumarto, *Syafryadin, >Slamet Yahya,

*Risa Pratiwi

136 Universitas Islam Negeri Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri, Indonesia.

Article Info

Article History

Received: 1" October 2025
Revised: 19" October 2025
Published: 10" November
2025

Keywords:

Philosophical framework,
Islamic education, Darul
Ulum  Islamic  College,
Malaysia.

Informasi Artikel

Sejarah Artikel

Diterima: 1 Oktober 2025
Direvisi: 19 Oktober 2025
Dipublikasi: 10 November
2025

Kata kunci

Kerangka filosofis,
pendidikan Islam, kolej
islam darul ulum malaysia.

2Kolej Islam Darul Ulum, Malaysia.
3 Institut Agama Islam Negeri Curup, Indonesia.
4Universitas Bengkulu, Indonesia.

fahrihidayat@uinsaizu.ac.id

Abstract

This international community service program aims to disseminate Indonesia’s
practical experiences in developing the philosophy of Islamic education and
curriculum integration to the partner institution, Kolej Islam Darul Ulum
(KIDU), Malaysia. The main focus of this activity is to provide conceptual and
practical contributions to the formulation of an integrated curriculum that
connects Qur’anic sciences with modern disciplines. The program employed
a collaborative—participatory model through academic lectures, dialogic
forums, and institutional experience exchange. The activity began with the
signing of a Memorandum of Understanding (MoU) between the Postgraduate
Program of UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri (UIN SAIZU) and KIDU,
establishing a formal basis for strengthening the
university’s  tridharma collaboration. The results show a significant
improvement in participants’ understanding of the integrative paradigm of
Islamic education and a strengthened academic network between the two
institutions. The collaboration also produced a shared understanding
regarding the development of a Qur’anic science—based curriculum (Juz 30)
that aligns with the needs of Islamic higher education in Malaysia. The
program’s impact includes expanded research collaboration opportunities and
the potential adoption of the integrative education model across Southeast
Asia. In conclusion, this dissemination activity contributes to institutional
capacity building, curriculum innovation in modern Islamic education, and the
creation of transnational academic networks.

Abstrak

Kegiatan Pengabdian kepada Masyarakat (PkM) internasional ini bertujuan
untuk mendiseminasikan pengalaman praktis Indonesia dalam pengembangan
filsafat pendidikan Islam dan integrasi kurikulum kepada lembaga mitra Kolej
Islam Darul Ulum (KIDU) Malaysia. Fokus utama kegiatan adalah
memberikan kontribusi konseptual dan aplikatif bagi penyusunan kurikulum
bersepadu yang mengintegrasikan sains Al-Qur’an dengan disiplin ilmu
modern.  Metode  pelaksanaan = menggunakan model  kolaboratif-
partisipatif melalui ceramah akademik, forum dialogis, dan pertukaran
pengalaman kelembagaan. Kegiatan diawali dengan
penandatanganan Memorandum of Understanding (MoU) antara Pascasarjana

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

923


mailto:email-penulis-korespondensi@gmail.com

UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri (UIN SAIZU) dan KIDU sebagai dasar
penguatan tridharma perguruan tinggi. Hasil kegiatan menunjukkan adanya
peningkatan pemahaman peserta terhadap paradigma integratif pendidikan
Islam dan penguatan jejaring akademik antara kedua lembaga. Selain itu,
kolaborasi ini menghasilkan kesepahaman tentang pengembangan kurikulum
berbasis tafsir sains juz 30 yang kontekstual dengan kebutuhan pendidikan
tinggi Islam di Malaysia. Dampak kegiatan terlihat pada perluasan kerja sama
riset dan peluang penerapan model integratif dalam konteks Asia Tenggara.
Dengan demikian, program ini berkontribusi terhadap penguatan kapasitas
kelembagaan, inovasi kurikulum Islam modern, dan penciptaan jejaring
keilmuan lintas negara.

PENDAHULUAN

Malaysia merupakan salah satu negara dengan populasi muslim terbesar di Asia
Tenggara setelah Indonesia. Negara mayoritas muslim dengan sekitar 60% penduduk
Malaysia beragama Islam(Tumin et al., 2022), dan Negeri Kedah termasuk kawasan dengan
persentase tertinggi, yaitu sekitar 77-80% populasi. Kedah dikenal sebagai Serambi Makkah
di Malaysia karena kuatnya tradisi pendidikan Islam yang tumbuh melalui pondok, madrasah,
dan kolej Islam. Salah satu institusi penting di wilayah ini adalah Kolej Islam Darul Ulum
(KIDU), yang selama beberapa dekade menjadi pusat kajian Islam berbasis turats (warisan
keilmuan klasik).

Tradisi pendidikan Islam di Kedah berkembang secara historis melalui jaringan ulama
Patani, pesantren nusantara, dan pengaruh Timur Tengah. Syekh Syafi’uddin al-Abbasi
merupakan seorang ulama yang menjadi titik awal pembangunan jaringan ulama abad ke-15
di Patani. Beliau aktif dalam menyebarkan ilmu baik secara lisan maupun tulis, melalui
pesantren serta jaringan politik (Ali, 2023). Namun, seiring dengan perkembangan global dan
tuntutan modernisasi, lembaga pendidikan seperti KIDU dihadapkan pada kebutuhan untuk
memperbarui struktur kurikulumnya agar relevan dengan perkembangan ilmu pengetahuan
kontemporer. Di tengah dinamika ini, muncul kebutuhan untuk mengintegrasikan kajian
Islam klasik dengan ilmu sains dan perspektif sosial-politik modern, dan filosofi pendidikan
yang adaptif terhadap perubahan zaman.

Integrasi agama dan sains bukanlah konsep baru dalam kajian pendidikan, hubungan
antara kedunya membutuhkan banyak aspek untuk dipahami(Nur & Zur, 2021). Dalam
konteks sejarah pendidikan Islam di Nusantara, integrasi agama dan sains sudah diinisiasi
oleh para ulama dari kalangan kaum muda Minangkabau (Hidayat & Rohman, 2024).
Permasalahan utama yang dihadapi mitra dalam hal ini adalah fase pengembangan kurikulum
bersepadu (kurikulum terpadu) yang berupaya mengintegrasikan sains Al-Qur’an dan ilmu
modern dalam struktur pembelajarannya. KIDU memiliki visi menjadi pusat pendidikan
tinggi Islam yang tidak hanya menekankan aspek normatif agama, tetapi juga menyediakan
kerangka ilmu yang relevan dengan kebutuhan profesional dan akademik global. Tantangan
yang muncul adalah bagaimana mengolah integrasi tersebut secara konseptual dan aplikatif,
agar tidak terjadi dikotomi antara ilmu agama dan ilmu modern. Prioritas program
Pengabdian kepada Masyarakat (PkM) ini diarahkan sebagai sharing (pengkongsian)
akademik dan perbandingan perspektif dari pengalaman Indonesia, sebagai justifikasi bahwa
pemilihan prioritas ini menjawab kebutuhan mitra secara langsung dalam pengembangan
kurikulum dan penguatan wawasan keilmuan.

Secara teoritis dan praktis, Indonesia memiliki pengalaman panjang dalam model
integrasi ilmu melalui berbagai pendekatan kelembagaan dan konseptual, seperti paradigma
Islamisasi ilmu, integrasi-interkoneksi, hingga kurikulum berbasis moderasi dan demokrasi.
Secara umum, pengalaman empiris integrasi agama dan sains dalam pendidikan Islam di
Indonesia menampilkan tiga aliran filosofis, yaitu (1) pendidikan berbasis religius-

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

924



konservatif, (2) pendidikan berbasis religius-rasional, dan (3) pendidikan berbasis pragmatis-
instrumental. Trikotomi ini bukan sekadar klasifikasi epistemologis, tetapi menjadi cerminan
diversifikasi pendidikan Islam dan strategi integrasi ilmu yang telah diterapkan dalam
pengalaman praktis di Indonesia. Filsafat pendidikan Islam tetap mempertahankan nilai-nilai
dasarnya, meskipun lembaga pendidikan Islam masa kini terus berkembang dan mengalami
berbagai perubahan (Hidayat et al., 2025). Model inilah yang dapat dijadikan basis
konseptual untuk didiseminasikan kepada mitra sebagai bentuk kolaborasi keilmuan
internasional.

Program diseminasi ini bertujuan untuk memberikan wawasan akademik terkait integrasi
demokrasi, filsafat pendidikan Islam, dan pengembangan kurikulum terpadu yang relevan
dengan kebutuhan KIDU. Kegiatan ini diharapkan memberikan manfaat berupa: (1)
perluasan perspektif kurikulum Islam berbasis pengalaman Indonesia, (2) penguatan konsep
integrasi sains dan agama, dan (3) pembukaan ruang kerja sama riset dan pengembangan
pendidikan Islam di tingkat Asia Tenggara. Melalui forum akademik internasional ini,
gagasan demokrasi dan trikotomi filsafat pendidikan Islam pascareformasi Indonesia tidak
hanya disebarluaskan, tetapi juga dikontekstualisasikan sesuai kebutuhan mitra di Malaysia,
khususnya dalam pengembangan kurikulum bersepadu di KIDU.

METODE

Program Pengabdian kepada Masyarakat (PkM) ini dilaksanakan dalam kegiatan
kolaborasi internasional sebagai respons terhadap kebutuhan konseptual pengembangan
kurikulum di Kolej Islam Darul Ulum (KIDU) Malaysia dalam mengembangkan kurikulum
bersepadu yang mengintegrasikan sains Al-Qur’an dengan filsafat pendidikan Islam modern.
Solusi utama yang ditawarkan adalah diseminasi keilmuan melalui forum akademik tatap
muka yang menghadirkan materi tentang demokrasi dan trikotomi filsafat pendidikan Islam
Indonesia pascareformasi.

Metode pendekatan yang digunakan bersifat kolaboratif-partisipatif, dengan melibatkan
pimpinan, dosen, dan mahasiswa sebagai audiens utama. Penyampaian materi dilakukan
melalui ceramah akademik, dialog interaktif, dan tukar pengalaman (sharing best practices).
Dengan pendekatan ini, proses transfer pengetahuan tidak berjalan satu arah, melainkan
membuka ruang refleksi kritis dari pihak mitra untuk mengontekstualisasikan pengalaman
Indonesia ke dalam kebutuhan lokal mereka. Diskusi juga diarahkan untuk mengeksplorasi
titik temu antara integrasi demokrasi dalam pendidikan Islam dan pengembangan filsafat
pendidikan berbasis nilai-nilai wahyu dan rasionalitas ilmiah.

Prosedur kerja dalam menyelesaikan persoalan mitra dimulai dengan identifikasi
kebutuhan akademik KIDU terkait pengembangan kurikulum. Tahap ini dilakukan melalui
komunikasi awal dan pemetaan fokus kelembagaan mitra. Setelah itu, materi disusun
berdasarkan pengalaman konseptual dan praktik integratif di Indonesia, terutama yang
berkaitan dengan paradigma bayani, burhani, dan irfani sebagai kerangka trikotomi filsafat
pendidikan Islam. Pelaksanaan kegiatan dilakukan dalam format seminar dan diskusi
akademik tatap muka. Prosedur pelaksanaan dilengkapi dengan sesi tanya jawab, eksplorasi
ide kolaborasi riset, dan refleksi bersama terkait relevansi materi yang disampaikan terhadap
visi kurikulum KIDU. Tahap akhir dari prosedur kerja berupa kesepakatan tindak lanjut
untuk menjalin kerja sama lebih luas di bidang riset, kurikulum, dan pengembangan
akademik kawasan Asia Tenggara.

Program ini dilaksanakan pada 24 September 2025 secara langsung di Kampus Kolej
Islam Darul Ulum (KIDU), Negeri Kedah, Malaysia. Jumlah peserta yang hadir dalam
program ini adalah 27 peserta yang terdiri dari unsur pimpinan, tenaga pengajar, dan
mahasiswa di KIDU Malaysia. Lokasi ini dipilih karena KIDU merupakan salah satu
lembaga pendidikan Islam yang sedang berada dalam fase penguatan kurikulum dan reposisi

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

925



akademik. Kehadiran kegiatan ini diharapkan memperkaya khazanah keilmuan mitra
sekaligus memperkuat jejaring kolaboratif antara Indonesia dan Malaysia dalam konteks
pengembangan pendidikan Islam berwawasan integratif dan demokratis.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kolej Islam Darul Ulum (KIDU) merupakan salah satu institusi pendidikan Islam
terkemuka di Negeri Kedah, Malaysia. Lembaga ini berkembang dari tradisi pendidikan
pondok dan madrasah yang kuat di kawasan utara Semenanjung Malaysia. KIDU berperan
sebagai pusat pendidikan tinggi Islam yang menggabungkan kajian turats (warisan klasik
Islam) dengan pendekatan kontemporer dalam kurikulum dan pedagogi. Orientasi
akademiknya mengarah pada penguatan integrasi ilmu agama dengan kebutuhan profesional
modern, sejalan dengan visi pendidikan Islam nasional Malaysia. Dalam dua dekade terakhir,
KIDU juga mulai membuka diri terhadap kerja sama internasional, baik dalam bidang riset,
kurikulum, maupun mobilitas akademik.

Secara geografis, KIDU berada di Negara Bagian Kedah Darul Aman, salah satu wilayah
dengan identitas keislaman paling kuat di Malaysia. Populasi muslim di Kedah mencapai
lebih dari 77% dari total penduduk, menjadikannya salah satu negeri dengan konsentrasi
umat Islam tertinggi setelah Kelantan dan Terengganu (Kuroda, 1911). Kedah juga dikenal
dengan sebutan Serambi Makkah, karena memiliki akar sejarah pendidikan Islam yang
panjang dan menjadi pusat penyebaran keilmuan Islam tradisional sejak era Kesultanan
Melayu Patani. Jaringan ulama, pondok, dan tokoh masyarakat menjadi fondasi kuat
berkembangnya lembaga pendidikan Islam di wilayah ini. Perkembangan pendidikan Islam di
Kedah menunjukkan bahwa umat Islam membutuhkan pendidikan Islam dan selalu
menginginkannya (Abd & Ahmad, 2024).

Tradisi pendidikan Islam di Kedah telah mengalami evolusi dari sistem pondok
tradisional menuju bentuk perguruan tinggi berbasis kurikulum modern. Transformasi ini
tidak akan menyimpang dari tujuan awal lembaga pondok dalam hal penyebaran ilmu
pengetahuan, tetapi akan berdampak besar pada standarisasi dan pengembangan dengan tetap
melibatkan berbagai aspek agar sejalan dengan perkembangan zaman (Zahirwan et al., 2023).
Lembaga seperti KIDU menjadi contoh transformasi tersebut dengan mengadopsi sistem
tahfiz, studi syariah, pendidikan Islam, dan pengajian Qur’ani yang terintegrasi dengan
keterampilan profesional. Dalam konteks kebijakan nasional, Kedah juga mengikuti arah
Pelan Pembangunan Pendidikan Malaysia dan Falsafah Pendidikan Kebangsaan, yang
menekankan keseimbangan antara ilmu agama, sains, serta pembangunan karakter. Hal ini
memperkuat posisi lembaga-lembaga seperti KIDU sebagai bagian dari ekosistem pendidikan
tinggi Islam yang strategis di Asia Tenggara.

Dalam perkembangan terbaru, KIDU sedang mempersiapkan pengembangan kurikulum
bersepadu yang mengintegrasikan sains Al-Qur’an, filsafat pendidikan Islam, dan pendekatan
interdisipliner. Upaya ini selaras dengan kebutuhan globalisasi pendidikan dan peningkatan
daya saing institusi Islam di tingkat regional. Kurikulum terpadu menurut konsep Islam tidak
hanya memasukkan semua jenis pengetahuan dalam kurikulum utama untuk setiap mata
pelajaran, tetapi semua jenis pengetahuan dalam teori dan praktis, pengetahuan duniawi atau
akhirat, yang terhubung dalam bentuk aqidah, syariah,akhlaq untuk iman dan taqwa yang
lebih kuat terhadap Allah swt (Rashed & Tamuri, 2022). Namun, penguatan kurikulum
integratif memerlukan referensi dari pengalaman negara lain, terutama Indonesia sebagai
pusat perkembangan pemikiran pendidikan Islam moderat dan demokratis. Oleh karena itu,
diseminasi keilmuan internasional yang dilakukan melalui program ini hadir untuk menjawab
kebutuhan penyelarasan konseptual, sekaligus memperkuat landasan filosofis pengembangan
pendidikan Islam di KIDU.

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

926



Kegiatan di KIDU dilaksanakan pada tanggal 25 September 2025. Adapun jadwal
kegiatan PkM ini sebagaimana berikut:

Tabel 1. Jadwal Kegiatan PkM di KIDU

No  Waktu Kegiatan
1 08:00-08:30 MYT Persiapan Pelaksanaan PkM
Sambutan-sambutan dan
08:00-09:30 MY'T Penandatanganan MoU
09:30-10:00 MYT Penyampaian materi sesi 1
10:00-10:15 MYT Sesi diskusi sesi 1
10:15-10:45 MYT Penyampaian materi sesi 2
10:45-11:00 MYT Sesi diskusi sesi 2
11:00-11:30 MYT Penyampaian materi sesi 3
11:30-11:45 MYT Sesi diskusi sesi 3
11:45-12:00 MYT Penutupan

O 01O L B~ W N

Kegiatan internasional ini diawali dengan seremoni resmi penandatanganan
Memorandum of Understanding (MoU) antara Pascasarjana UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri
Purwokerto (UIN SAIZU) dan Kolej Islam Darul Ulum (KIDU) Kedah, Malaysia. Pengabdi,
dalam kapasitas sebagai perwakilan Pascasarjana, membawa dokumen MoU yang telah
dipersiapkan secara institusional. MoU ini menjadi landasan hukum dan akademik untuk
menjalin kolaborasi lintas negara dalam kerangka penguatan kerja sama pendidikan Islam di
kawasan Asia Tenggara.

Gambar 1. Penandatanganan MoU antara Universitas dengan KIDU

Substansi MoU memuat kesepakatan untuk mengembangkan tridharma perguruan
tinggi, yang meliputi pendidikan, penelitian, dan Pengabdian kepada Masyarakat (PkM).
Dalam konteks ini, kedua institusi berkomitmen untuk membuka ruang bagi pertukaran
gagasan, workshop, publikasi bersama, riset kolaboratif, kuliah tamu, hingga program PkM
internasional. Program PkM menjadi salah satu prioritas strategis karena relevan dengan
kebutuhan pengembangan masyarakat akademik berbasis nilai-nilai Islam dan integrasi ilmu
di kedua negara.

Penandatanganan MoU dilakukan secara langsung oleh pimpinan KIDU, yaitu Ustaz
Zawawi Bin Haji Ali, yang menyambut baik inisiatif kolaborasi ini. Momentum ini tidak

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

927



hanya bersifat seremonial, tetapi juga menjadi fondasi awal terbangunnya jejaring akademik
antara Malaysia dan Indonesia. Dengan demikian, MoU ini menjadi pijakan penting bagi
keberlanjutan program diseminasi keilmuan, pengembangan kurikulum, serta pemberdayaan
masyarakat akademik di kedua lembaga secara berkelanjutan.

Pada sesi pertama, pihak KIDU memaparkan secara terbuka arah kebijakan akademik
yang tengah dikembangkan melalui kurikulum bersepadu atau kurikulum terpadu. Kurikulum
ini dirancang untuk mengintegrasikan ilmu-ilmu keislaman dengan pengetahuan modern
secara sistematis, terutama dalam bingkai tafsir Al-Qur’an. Penyusunan kurikulum tersebut
melibatkan dosen-dosen internal KIDU dan tim pengembang akademik yang berkomitmen
menghasilkan model pendidikan Islam yang adaptif, aplikatif, dan kontekstual dengan
kebutuhan masyarakat Muslim kontemporer.

Sebagai bagian dari implementasi kurikulum bersepadu tersebut, KIDU telah
menyusun sebuah buku tafsir sains yang dirancang menjadi pedoman utama pengajaran.
Buku ini memuat penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan fenomena alam,
hukum-hukum kauniyah, dan prinsip sains modern. Kehadiran tafsir sains ini menjadi
pembeda sekaligus kekuatan KIDU dalam mengembangkan tradisi keilmuan Islam yang tidak
terfragmentasi antara ilmu agama dan sains, tetapi justru terintegrasi dalam satu kerangka
epistemologis.

Gambar 2. Kegiatan diseminasi keilmuan internasional di Hall KIDU Malaysia

Materi inti dalam buku tersebut berangkat dari kajian Juz 30, yang dianggap kaya
dengan tema-tema kosmologi, ekologi, dan dinamika kehidupan semesta. Ayat-ayat yang
membahas bumi, langit, air, tumbuhan, dan keteraturan alam dijadikan basis pedagogis untuk
mengenalkan hubungan antara wahyu dan realitas empiris. Dengan pendekatan ini, KIDU
berharap lulusan mereka tidak hanya memahami agama dari sisi normatif-teologis, tetapi juga
mampu membaca ayat-ayat kauniyah secara kritis dan ilmiah dalam konteks masyarakat
global.

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

928



Gambar 3. Tim Pengabdian kepada Masyarakat bersama pimpinan KIDU Malaysia

Sesi kedua yaitu penyampaian materi PkM in, yang merupakan sesi inti, pengabdi
memulai dengan pemaparan tema pertama, yakni demokrasi dan pendidikan Islam di
Indonesia pascareformasi. Reformasi 1998 menjadi titik penting dalam perkembangan
kebebasan beragama, demokratisasi, dan transformasi pendidikan nasional. Sejak reformasi,
lembaga Pendidikan Islam telah memasuki arena baru di kancah nasional. Peran mereka
mulai terlihat, baik dalam konteks politik maupun dalam mengisi posisi-posisi penting
pemerintahan(Sumarna, 2023). Sistem politik yang lebih terbuka memberi ruang bagi
lembaga pendidikan Islam untuk berkembang, baik secara kelembagaan maupun
epistemologis. Perubahan kebijakan negara terhadap pendidikan Islam turut membuka jalur
afirmasi, akreditasi, pendanaan, serta otonomi kelembagaan.

Pertumbuhan pendidikan Islam semakin terlihat dalam dua dekade terakhir.
Berdasarkan data Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama tahun 2023,
terdapat lebih dari 82 ribu madrasah di seluruh Indonesia dengan jumlah peserta didik
mencapai lebih dari 11 juta orang(Faqih, 2021). Sementara itu, jumlah pesantren juga
mengalami peningkatan signifikan, mencapai lebih dari 37 ribu lembaga dengan santri lebih
dari 5 juta jiwa(Santoso, 2017). Perkembangan ini juga dipengaruhi oleh meningkatnya
kesadaran keagamaan masyarakat kelas menengah, fenomena hijrah, dan tumbuhnya
komunitas keislaman urban. Hijarah bukan hanya kampanye moral yang memandu perilaku
berdasarkan semangat dan nilai-nilai Islam, tetapi juga telah menjadi gaya hidup bahkan
budaya popular dikalangan komunitas Muslim urban. Hijrah sangat digemari oleh muslim
milenial urban Indonesia karena menawarkan solusi total terhadap krisisk identitas muslim
yang mereka alami(Farchan, 2021).

Kehadiran pendidikan Islam di era demokrasi juga memperkuat proses islamisasi
dalam bingkai kebangsaan. Partisipasi politik umat melalui mekanisme demokrasi, serta
keterlibatan publik dalam pembentukan kebijakan, turut memberi ruang bagi pendidikan
Islam sebagai bagian integral dari sistem pendidikan nasional. Dengan demikian,
pascareformasi menjadi momentum afirmatif bagi penguatan kelembagaan pendidikan Islam
secara sosial, politik, dan kultural.

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

929



Gambar 4. Pengabdi menyampaikan materi

Tema kedua menyoroti karakter integratif pendidikan Islam di Indonesia yang
berusaha menyatukan kurikulum agama dan sains. Integrasi ini tidak muncul secara tunggal,
melainkan berkembang dari fondasi filosofis yang berbeda sesuai kultur dan latar
kelembagaan. Model pertama adalah religius-konservatif, yang umumnya berkembang di
pesantren tradisional atau salafiyah. Model ini dalam filsafat pendidikan Islam, agama
menjadi dasar utama bagi arah epistemologi dan praktik pendidikan. Karena itu, pendidikan
tidak hanya dimaknai sebagai proses penyampaian ilmu, tetapi juga sebagai upaya
memperkuat iman, melestarikan khazanah intelektual Islam, serta menumbuhkan akhlak yang
mulia(Hidayat et al., 2025). Lembaga pendidikan ini mengandalkan pengajaran kitab kuning
dan mempertahankan otoritas keilmuan berbasis sanad serta tradisi turats. Hingga saat ini,
sekitar 48 persen pesantren di Indonesia masih berkarakter salafiyah.

Model berikutnya adalah religius-rasional, yang banyak ditemukan di sekolah Islam
terpadu, pesantren modern, dan madrasah yang menggabungkan kurikulum nasional dengan
penguatan keislaman. Konsep pendidikan yang memadukan nilai religius dan rasional
menekankan pentingnya penguasaan ilmu agama sekaligus pengembangan kapasitas
intelektual. Dalam kerangka ini, akal perlu diasah secara optimal agar mampu memperkaya
keseluruhan proses pembelajaran(Barizi, 2022). Lembaga seperti Pesantren Gontor,
Madrasah Aliyah Negeri Insan Cendekia, dan sekolah Islam berbasis jaringan JSIT menjadi
representasi kuat model ini. Pendekatan religius-rasional tidak hanya menyatukan ilmu
agama dan sains secara struktural, tetapi juga mengembangkan nalar epistemologis yang
adaptif. Madrasah Insan Cendekia, misalnya, tercatat dalam 100 sekolah terbaik versi
LTMPT tahun 2023, menunjukkan keberhasilan integrasi kurikulum agama-sains.

Model ketiga adalah pragmatis-instrumental, yang berkembang dalam lembaga
pendidikan Islam baru yang responsif terhadap kebutuhan masyarakat urban. Tidak
menganggap pragmatism-instrumental yang lahir dari kebijakan pemerintah dan tuntutan
masyarakat sebagai sesuatu yang asing, para pendidik dan pengelola lembaga pendidikan
Islam dapat meneladani pemikiran Ibnu Khaldun. Mereka memiliki kesempatan untuk
mengembangkan inovasi pendidikan yang menjawab kebutuhan zaman, namun tetap
berlandaskan pada epistemologi Islam(Mahmudah et al., 2025). Lembaga seperti TK
Khalifah, PAUD Islam tematik, dan sekolah Islam kreatif menggabungkan nilai religius
dengan pendekatan pedagogis kontemporer dan orientasi kewirausahaan. Data Badan Pusat
Statistik tahun 2021 mencatat bahwa lebih dari 41 persen PAUD dan TK Islam baru di
wilayah perkotaan mengadopsi pendekatan pembelajaran tematik-integratif yang fleksibel
dan aplikatif. Walaupun tidak berbasis turats secara kuat, model ini adaptif terhadap dinamika
sosial dan kebutuhan keluarga Muslim modern.

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

930



Tema ketiga berfokus pada karakter religius-nasionalis pendidikan Islam di Indonesia.
Karakter ini terbentuk dari sejarah panjang interaksi Islam dengan kebangsaan sejak masa
pergerakan nasional. Kedua karakter tersebut bukanlah hal yang saling bertentangan, justru
merupakan dua sisi dari tujuan yang sama, yakni keinginan untuk meraih kemerdekaan dari
penindasan dan membangun bangsa yang berlandaskan nilai-nilai luhur(Hidayat & Febriana,
2025). Pendidikan Islam tidak mengambil jarak dari negara, tetapi justru menjadi pilar
pembentukan identitas kebangsaan Indonesia. Nilai-nilai Pancasila, demokrasi, dan Bhinneka
Tunggal Tka menjadi bingkai etis bagi pengembangan kurikulum keislaman. Hal ini terlihat
pada penerimaan pendidikan Islam terhadap moderasi beragama, pendidikan
kewarganegaraan, dan integrasi kurikulum nasional.

Tokoh-tokoh Islam di Indonesia sejak awal telah mengusung sintesis antara
nasionalisme dan keagamaan. KH Saifuddin Zuhri menjadi salah satu figur penting yang
merepresentasikan model pendidikan religius-nasionalis. Sebagai Menteri Agama Republik
Indonesia (1962—-1967) dan tokoh Nahdlatul Ulama, ia memperjuangkan agar pendidikan
Islam menjadi bagian dari sistem pendidikan nasional tanpa kehilangan identitas
keagamaannya. la juga berperan besar dalam berdirinya madrasah negeri dan berkembangnya
IAIN/UIN sebagai pusat pendidikan tinggi Islam. Kajian intelektualnya menunjukkan
integrasi yang harmonis antara nilai-nilai Islam dan nasionalisme, yang memperkuat
moderasi dan persatuan nasional(Afifah, 2025).

Warisan pemikiran tersebut berlanjut hingga kebijakan pendidikan Islam kontemporer.

Kementerian Agama dan Kementerian Pendidikan menguatkan kurikulum moderasi
beragama, pengembangan pendidikan karakter, dan integrasi ilmu agama-sains melalui
kurikulum terbaru seperti Kurikulum Merdeka. Pengembangan ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam di Indonesia berdiri di atas fondasi kebangsaan, keterbukaan, dan toleransi
tanpa kehilangan otentisitas teologisnya. Pendidikan Islam perlu memperkokoh landasan
filosofisnya dalam merespons dinamika perkembangan global masa kini(Hidayat, 2024).

Dengan demikian, tiga tema utama yang disampaikan dalam sesi kedua menunjukkan
bahwa pendidikan Islam di Indonesia berkembang melalui dialektika historis antara
demokrasi, filsafat pendidikan, dan semangat kebangsaan. Pengalaman ini menjadi dasar
penting bagi diseminasi keilmuan kepada mitra internasional seperti KIDU. Tidak hanya
sebagai objek kajian, tetapi sebagai model epistemologis dan praktis yang dapat diinspirasi
dalam kerja sama akademik lintas negara di Asia Tenggara.

KESIMPULAN

Kegiatan Pengabdian kepada Masyarakat (PkM) internasional di KIDU Malaysia
menunjukkan signifikansi strategis diseminasi keilmuan lintas negara dalam memperkuat
jejaring akademik dan praksis pendidikan Islam di kawasan Asia Tenggara. Melalui
penandatanganan Memorandum of Understanding (MoU) antara Pascasarjana UIN SAIZU
dan KIDU, kegiatan ini tidak hanya menghasilkan legitimasi formal kerja sama tridarma
perguruan tinggi, tetapi juga menegaskan arah baru kolaborasi akademik berbasis riset,
pendidikan, dan pemberdayaan masyarakat yang berkelanjutan.

Dari sisi  substansi keilmuan, forum ini menghadirkan kebaruan dalam
bentuk pertukaran epistemologis antara paradigma pendidikan Islam Indonesia dan Malaysia,
terutama dalam pengembangan kurikulum integratif yang menghubungkan ilmu agama dan
sains modern. Paparan pihak KIDU tentang “kurikulum bersepadu” dan “tafsir sains berbasis
Juz 30” memperlihatkan model praksis baru pendidikan Islam yang mengedepankan sintesis
antara teks dan konteks, sementara pengalaman Indonesia dalam mengembangkan konsep
integrasi keilmuan berbasis nilai religius-nasionalis memberikan landasan filosofis yang
dapat direplikasi di lingkungan akademik Malaysia.

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

931



Secara akademik, kegiatan ini memperkenalkan model diseminasi keilmuan dua arah,
di mana transfer pengetahuan tidak bersifat satu arah dari Indonesia ke Malaysia, melainkan
berlangsung secara dialogis dan reflektif. Model ini dapat menjadi prototipe baru dalam
praktik PkM internasional yang berorientasi pada kolaborasi dalam menghasilkan
pengetahuan antar bangsa. Dengan demikian, kegiatan ini tidak hanya menghasilkan dampak
institusional berupa penguatan kerja sama internasional dan perluasan jaringan akademik,
tetapi juga memperkaya khazanah filsafat pendidikan Islam kontemporer melalui
formulasi epistemologi kolaboratif Asia Tenggara.

PENGHARGAAN

Penulis dapat menuliskan ucapan terimakasih yang ditujukan kepada pimpinan
Pascasarjana UIN Profesor Kiai Haji Saifuddin Zuhri atas kelancaran kegiatan PkM ini.
Selain itu, terimakasih juga penulis haturkan kepada pimpinan KIDU Malaysia atas
kolaborasi dalam kegiatan PkM internasional ini.

DAFTAR PUSTAKA

Abd, R., & Ahmad, S. (2024). The Development of Islamic Educational Institutions in Kedah
, Malaysia. Conference: The Development of Islamic Educational Institutions in Kedah ,

Malaysia. At: Uitm, Arau, October.

Afifah, F. N. (2025). Reassessing the Intellectual Legacy of Saifuddin Zuhri (1919-1986):
His Contributions to Nationalism and Islamic Moderation. Of Islamic History and
Manuscript, 04(02), 137—-164. https://doi.org/10.24090/jihm.v4i2.14925

Ali, S. (2023). Patani and the 15 th Century Malay Ulama Network : A Historical Study of
the Kitab Tarikh Fathani by Sheikh Faqih Ali al-Fathani. International Journal of
Science and Society, 5(2), 212-222.

Barizi, A. (2022). Paradigma Keilmuan dan Filsafat Pendidikan dalam Pemikiran Ibnu Sina.
Studi Islam Kawasan Melayu, 5(2), 131-142.

Faqih, A. (2021). Realizing Education’s Promise.

Farchan, Y. (2021). The Trend of Hijrah: New Constructionof Urban Millennial Muslim
Identity In Indonesia. The Sociology Of Islam, 2814(2).

Hidayat, F. (2024). Karakteristik Pendidikan dan Ilmuwan Muslim Periode Keemasan 750-
950 M. IQRO: Journal Of Islamic Education, 7(1), 113—-126.

Hidayat, F., & Febriana, M. (2025). Integrasi Nilai Religius-Nasionalis KH Saifuddin Zuhri
dalam Pembelajaran IPAS Kelas VI SD/MI. Pendidikan Mi/Sd, 5(2), 243-258.

Hidayat, F., Lembaga, D., Islam, P., & Homepage, J. (2025). Trikotomi Filsafat Pendidikan
Islam di Tengah Dinamika Lembaga Pendidikan Islam Kontemporer. Pemikiran
Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 1-15.

Hidayat, F., & Rohman, M. (2024). Modernisasi Pendidikan Islam di Minangkabau : Studi
Tentag Interaksi dengan Pan-Islamisme (1909-1945). Kajian Kependidikan Islam, 9(2),
169-186.

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

932



Kuroda, K. (1911). The Siamese in Kedah Under Nation-State Making.

Mahmudah, U., Gontor, U. D., Hayat, M., Yahya, Y. K., Gontor, U. D., Dewey, J., Islam, P.,
& Kontemporer, P. 1. (2025). Konsep Pendidikan menurut Ibnu Khaldun dalam
Kerangka Pargamatis-Instrumentalis. Pendidikan Islam, 17(2), 111-131.

Nur, L., & Zur, A. (2021). Integration o f Islam a nd Science 1 n Islamic Education. For
Integrative Islamic Studies, 7(1), 69-78.

Rashed, Z. N., & Tamuri, A. H. (2022). Integrated Curriculum Model in Islamic Education
Curriculum. International Journal of Academic Research in Bussines & Social Science,
12(7), 205-213. https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v12-17/14249

Santoso, B. (2017). Kontribusi Pesantren Agung Mubarok dalam Mengembangkan Semangat
Kewirausahaan di Kalangan Santri melalui Aktivitas Wirausaha (Studi Kasus di
Pesantren Agung Mubarok Malang). Ekonomi Syariah, 17(17).

Sumarna, C. (2023). New Paradigm of Indonesian Islamic Education : Analysis of Changes
in the Relations of Islamic Education Institutions with Post-Reform Political Power.
Ternational Journal of Science Review, 5(2), 108—119.

Tumin, M., Osman, A. F., & Abdullah, N. (2022). Religiosity and Income among Muslims :
A Baseline-Study from Malaysia. Of Social Science and Humanities, 4(4), 2-7.
https://doi.org/10.26666/rmp.jssh.2021.4.2

Zahirwan, M., Bin, H., Ibrahim, N. A., Noh, A. M. M., Rahman, H., Yaacob, M., Yusri, M.,
Salleh, Y., & Hassan, P. (2023). The Pondok Institution in Malaysia and The
Transformation Towards Sustainability. International Journal of Academic Research in
Bussines & Social Science, 13(4), 1304-1315. https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v13-
14/16786

KOMUNITA: Jurnal Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat, Vol. 4, No.4 November 2025

933



